Liebe Gemeinde!

Drei Maénner steigen mit Jesus auf einen Berg. Der Anstieg ist mithsam, doch oben
angekommen, sehen sie mit thren Augen, wie sie noch nie zuvor gesehen haben — ein Licht.
Jesus ist in diesem Licht. Es scheint so hell, dass sie sich abwenden miissen und zu Boden
fallen. Sie sehen ithren Freund und Lehrer als den, der er auch i1st und schon immer war: Gottes
Sohn, eine Gestalt aus einem jenseitigen Licht, dass kein Mensch wirklich ertragen kann. Als
Petrus diesen Gipfelmoment festhalten will, verschwindet die Erscheinung und sie kehren
zuriick ins Tal. Sagt niemandem etwas davon, ermahnt Jesus sie.

Wir sehen durch einen Spiegel ein verschwommenes Bild, ... 1. Kor 13,12

Er hiitet die Schafe seines Schwiegervaters. Oft schon war er in dieser Gegend. Dort brennt
ein Feuer. Ein groer Dornenstrauch steht in Flammen. Bei dieser Trockenheit entziinden sich
die Zweige oft von allein. Mose geht und schaut. Doch dieser Busch brennt anders. Er
verbrennt nicht. Die Flammen lodern immer weiter, ohne den Busch zu verzehren. Aus dem
Feuer hort er eine Stimme, die zu ihm spricht. ,,Ich bin der Gott deiner Viter. Ich bin der Gott
deines Volkes. Fiihre sie aus Agypten. Ich bin fiir euch da.*

Wir sehen durch einen Spiegel ein verschwommenes Bild, ...

Und eine dritte Szene aus Offenbarung, Kapitel 1, dem Predigttext fiir heute: Und ich wandte
mich um, zu sehen nach der Stimme, die mit mir redete. Und als ich mich umwandte, sah ich
sieben goldene Leuchter und mitten unter den Leuchtern einen, der war einem Menschensohn
gleich, angetan mit einem langen Gewandt und gegiirtet um die Brust mit einem goldenen
Giirtel. Sein Haupt aber und sein Haar waren weifs wie weifse Wolle, wie der Schnee, und
seine Augen wie eine Feuerflamme und seine FiifSe wie Golderz, das im Ofen gliiht, und seine
Stimme wie ein groffes Wasserrauschen; und er hatte sieben Sterne in seiner rechten Hand,
und aus seinem Mund ging ein zweischneidiges scharfes Schwert, und sein Angesicht
leuchtete, wie die Sonne in ihrer Macht.

Wir sehen durch einen Spiegel ein verschwommenes Bild, ...

Eine Lichterscheinung, ein sich nichtverzehrendes Feuer, eine leuchtende apokalyptischen
Gestalt. Drei biblische Bilder von Gott, trotz aller Warnungen sich Bilder vom ithm zu machen.
Leuchten, strahlend hell, tibermenschlich. Schon und erschreckend zugleich. Faszinierend und
gefahrlich. Wer zu nahe kommt, 1duft Gefahr zu verbrennen. Wer den Moment festhalten will,
ist schon wieder aus thm herausgefallen. Wer hinschaut, wird geblendet von diesem Glanz.
Immer wieder haben Menschen versucht ihre Gotteserfahrung in Worte zu fassen. Sie haben
mit Vergleichen versuchten das Unbegreifliche zu greifen. Doch jedes dieser Bilder reicht
nicht an das heran, was es darstellen will. Jeder menschliche Versuch sich Gott zu
bemaichtigen, bleibt unvollstindig. Ausschnitthaft. Ob mit dem Verstand oder mit den Sinnen
lasst Gott sich nicht in menschlichen Vorstellungen festhalten. Denn Gott gibt es nicht in dem
Sinne, wie es andere Dinge gibt, die wir beschreiben kdnnen.

Wir sehen durch einen Spiegel nur ein verschwommenes Bild,



Vom Kirchenvater und Theologe Augustinus erzdhlt man sich, dass er eines Tages tief in
Gedanken versunken am Meer spazieren ging. Begleitet vom sanften Rauschen der Wellen
griibelte er, ob und wie das Wesen Gottes zu erkennen wdre. Da traf er ein Kind, das mit einer
Muschel Wasser aus dem Meer in eine kleine Grube schiittete. ,, Was tust du da? “, fragte er
freundlich. ,,Ich schopfe das Meer aus*, antwortete das Kind. Augustinus ldchelte. Darauf
sagte das Kind: ,, Es wird mir eher gelingen, mit meiner Muschel das Meer auszuschopfen, als
dir mit deinem Nachdenken, das Wesen Gottes zu erkennen. *

Viel groBer als alles, unfassbar, dem menschlichen Erkennen entzogen, so grof3 und so weit ist
das Geheimnis. So wie das Meer sich nicht ausschopfen ladsst, so ist auch Gott fiir den
menschlichen Geist nicht fassbar. Wir schaffen es nicht einmal, von einem anderen Menschen
ein erschopfendes Bild zu haben, wie dann von Gott. Und doch: Menschen kénnen nur in
Bilder von Gott reden,

deshalb ndhern wir uns diesem unaussprechlichen Geheimnis in symbolischer Sprache.

In den vielen Jahrhunderten hat sich die Erkenntnis tiber Gott verdndert. Sie ist gewachsen und
hat sich dem Erleben der Menschen angepasst. Das entdeckt man schon in der Bibel: Als das
Nomaden Volk Israel sesshaft wurde, wandelten sich die Bilder von einem umherziehenden
Stammesgott hin zu einem koniglichen Herrscher. Der Tempel in Jerusalem wurde der zentrale
Ort der Verehrung. Dem Tempel nahe sein, bedeutete Gott nahe zu sein. (Wie lieblich sind
deinen Wohnungen Gott.) Neue Fragen kamen auf, als Israel ins Exil musste. Ein Volk ohne
Land? Und was ist mit den anderen Volkern und thren Erfahrungen: Was bedeuten die gro3en
Erzdhlungen der Nachbarvolker von der Erschaffung der Welt? Den Gott Israels als
Schopfergott zu verehren ist erst spét in die biblische Glaubensgeschichte hineingewachsen.
Und als dann das Neue Testament entstand, liegt Jerusalem erneut in Schutt und Asche. Den
Tempel gibt es nicht mehr. Da klingen die Worte des Paulus verheiBungsvoll: Euer Leib ist
jetzt ein Tempel des Heiligen Geistes. Ihr findet Gott auch in euch selbst. Ihr tragt ihn in euch
— und tiberall mit hin. Die Rede von Gott hat sich den Fragen der Menschen angepasst. Alte
Bilder traten in den Hintergrund. Neues trat hervor.

Der Gott der Bibel verdndert sich mit den Menschen und ihrem Erleben von Wirklichkeit. Wir
suchen uns und unsere Erfahrungen in thm. Wir sehen durch einen Spiegel ein
verschwommenes Bild. Immer mehr, immer anderes erkennen Menschen von Gott, weil ihre
Perspektiven sich dndern. Wie die Seiten eines geschliffenen Kristalls. Gegensitzliches,
Widerspriichliches findet sich zwischen den beiden Buchdeckeln der Bibel. Da steht ,, Unser
Vater im Himmel “ neben ,, Denn Gott bin ich und kein Mann“ (Hosea 11,9)

Schauen wir auf uns: Welche Bilder von Gott tragen Menschen heute in sich? Was sind Thre/
Eure Bilder? Die segnende Hand, die schiitzen iiber unserem Leben liegt? Der Hirte, der seine
Herde immer im Blick hat? Jesus, der die Kinder zu sich ruft? Der gekreuzigte Christus, der
unser Leid teilt? Der Auferstanden, der Ewiges Leben verspricht? Viele Menschen werden
sehr still,

wenn es um diese Fragen geht. Sie liberlassen es lieber den Fachleuten, was man von Gott
sagen kann. Oder kontern mit dem Gebot: Du sollst Dir kein Bild von Gott machen. Um
weitere Nachfragen abzuwehren. Andere tragen eine Bild aus ihrer Kindheit in ihrem Herzen,
dass sie sich nicht zerstoren lassen wollen.



Ja, denn auch im Laufe unserer eigenen Entwicklung verandern sich Bilder von Gott. Sie
dndern sich von der Kindheit zur Jugend und zum Erwachsenensein —und auch dann immer
noch. Mit unseren Bildern driicken wir aus, wie wir Gottliches in unserem Leben erfahren
konnen. Mit wem haben Sie das letzte Mal iiber solch ein Thema gesprochen oder sich selbst
dazu Gedanken gemacht?

Vielleicht stecken wir heute wieder an einem Wendepunkt. Vieles Altbekannte in Theologie
und Kirche passt irgendwie nicht mehr. Neues ist schwer zu fassen. Zeitgenossen tun sich
schon schwer mit dem Wort Gott. Dass Jesus fiir unserer Siinden sterben musste, weckt
Widerspruch. Die vielen Herrschaftsbilder ,,der Herr, der Heerscharen®, der ,,Michtige®
verschlieBen den Zugang zu Gott mehr, als dass sie ihn 6ffnen. Kann man sich Gott denn
uiberhaupt als eine Person vorstellen? Wie kann ein allméchtiger, liebender Gott all das Leid
zulassen? Personale Bilder von Gott laufen immer in diese Widerspriiche hinein, die sich nicht
auflosen lassen. Glaubenskrisen sind in vielen Fillen Bilder Krisen. ,,Ich kann nicht an Gott
glauben®, heil3t oft: ,,ich kann nicht mehr an dieses Bild von Gott glauben*. Wir haben ein da
zurzeit ein ,,Empfangerproblem.

Die Texte der Sonntage zu Epiphanias konnen uns wegziehen von den altbekannten
Denkmodellen. Sie legen eine Lichtspur fiir uns aus, um anders zu schauen. Sie fithren uns auf
einen Erfahrungsweg. Wir sehen durch einen Spiegel ... Wenn wir in diesen Spiegel schauen,
sehen wir etwas von uns selbst und dann weiter durch den Spiegel hindurch.
Gotteserfahrungen gehen immer durch Menschen hindurch. Sie sind nicht abstrakt und
jenseitig, nicht allgemeingiiltig, sondern ein Beziehungsgeschehen. Ich werde gesehen, gehort,
gerufen. Gottliches Licht fallt auf ein konkretes Leben und ldsst es in einem neuen Licht
erscheinen. Mose bekommt Mut zu seinem Auftrag. Die Jiinger gehen anders vom Berg als
sie raufgegangen sind. Der Seher Johannes kann seine Gemeinden in auswegloser Situation
trosten und ermutigen. An diesem gottlichen Feuer kann man sich wérmen, lautern und
starken. Alle drei biblische Geschichten verbindet dieses Licht. Sie erzéhlen von unerwarteten
Momenten,

von Situationen, die nicht voraussehbar, vorausdenkbar waren. Sie ereignen sich. Sie brechen
in unsere Wirklichkeit ein. Und sie brechen sie auf.

Gottliche Priasenz wird spiirbar. Licht scheint in der Dunkelheit. Wenden wir uns doch diesem
Licht zu. Schenken wir thm unsere Aufmerksamkeit und lassen uns von ihm bei unserer Suche
nach Gott leiten. Wir sehen durch einen Spiegel ein verschwommenes Bild, dann werden wir
sehen, wie wir selbst erkannt sind. Amen.

01.02.2026 St. Marien Winsen Pastorin Ulrike Koehn



